


CATEQUESIS
SOBRE LA FAMILIA

VOL. 1

Papa Francisco
2014-2015

Textos tomados
de www.vatican.va
© Libreria Editrice Vaticana

2015 Oficina de Informacién
del Opus Dei

www.opusdei.org


http://www.opusdei.org/

INDICE

Introduccion.

. Nazaret.

. Madre.

. Padre.

. Hijos.

. Hermanos.
. Ancianos.

Ninos.

© N o o A~ W N -

. Oracién por el Sinodo.

Compartir...



INTRODUCCION

Audiencia general
10 de diciembre de 2014

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

Hemos concluido un ciclo de catequesis sobre la Iglesia.
Damos gracias al Seifior que nos hizo recorrer este camino
redescubriendo la belleza y la responsabilidad de pertenecer a la
Iglesia, de ser Iglesia, todos nosotros.

Ahora iniciamos una nueva etapa, un nuevo ciclo, y el tema
serd la familia; un tema que se introduce en este tiempo
intermedio entre dos asambleas del Sinodo dedicadas a esta
realidad tan importante. Por ello, antes de entrar en el itinerario
sobre los diversos aspectos de la vida familiar, hoy quiero
comenzar precisamente por la asamblea sinodal del pasado mes de
octubre, que tuvo este tema: «Los desafios pastorales de la familia
en el contexto de la nueva evangelizacion». Es importante
recordar como se desarroll6 y qué produjo, como funcioné y qué
produjo.

Durante el Sinodo los medios de comunicacién hicieron su
trabajo —habia gran expectativa, mucha atencién— y les damos las
gracias porque lo hicieron incluso en abundancia. iMuchas
noticias, muchas! Esto fue posible gracias a la Oficina de prensa,
que cada dia hizo un briefing. Pero a menudo la visién de los
medios de comunicacién contaba un poco con el estilo de las
cronicas deportivas, o politicas: se hablaba con frecuencia de dos
bandos, pro y contra, conservadores y progresistas, etc. Hoy
quisiera contar lo que fue el Sinodo.

Ante todo pedi a los padres sinodales que hablaran con
franqueza y valentia y que escucharan con humildad, que dijeran
con valentia todo lo que tenian en el corazén. En el Sinodo no
hubo una censura previa, sino que cada uno podia —es maés,
debia— decir lo que tenia en el corazon, lo que pensaba
sinceramente. «Pero, esto daria lugar a la discusiéon». Es verdad,

4



hemos escuchado como discutian los Apostoles. Dice el texto:
surgi6 una fuerte discusion. Los Apostoles se gritaban entre ellos,
porque buscaban la voluntad de Dios sobre los paganos, si podian
entrar en la Iglesia o no. Era algo nuevo. Siempre, cuando se
busca la voluntad de Dios, en una asamblea sinodal, hay diversos
puntos de vista y se da el debate y esto no es algo malo. Siempre
que se haga con humildad y con espiritu de servicio a la asamblea
de los hermanos. Hubiese sido algo malo la censura previa. No,
no, cada uno debia decir lo que pensaba. Después de la Relaciéon
inicial del cardenal Erd6, hubo un primer momento,
fundamental, en el cual todos los padres pudieron hablar, y todos
escucharon. Y era edificante esa actitud de escucha que tenian los
padres. Un momento de gran libertad, en el cual cada uno expuso
su pensamiento con parresia y con confianza. En la base de las
intervenciones estaba el “Instrumento de trabajo”, fruto de la
anterior consultacion a toda la Iglesia. Y aqui debemos dar las
gracias a la Secretaria del Sinodo por el gran trabajo realizado
tanto antes como durante la asamblea. Han sido verdaderamente
muy buenos.

Ninguna intervencion puso en duda las verdades
fundamentales del sacramento del Matrimonio, es decir:
indisolubilidad, unidad, fidelidad y apertura a la vida (cf. Conc.
Ecum. Vat. II, Gaudium et spes, 48; Coédigo de derecho canénico,
1055-1056). Esto no se toco.

Todas las intervenciones se recogieron y asi se llego6 al segundo
momento, es decir a un borrador que se llama Relacién posterior
al debate. También esta Relacion estuvo a cargo del cardenal Erdé,
dividida en tres puntos: la escucha del contexto y de los desafios
de la familia; la mirada fija en Cristo y el Evangelio de la familia; la
confrontacion con las perspectivas pastorales.

Sobre esta primera propuesta de sintesis se tuvo el debate en
los grupos, que fue el tercer momento. Los grupos, como siempre,
estaban divididos por idiomas, porque es mejor asi, se comunica
mejor: italiano, inglés, espanol y francés. Cada grupo al final de su
trabajo present6 una relacion, y todas las relaciones de los grupos
se publicaron inmediatamente. Todo se entregd, para la
transparencia, a fin de que se supiera lo que sucedia.



En ese punto —es el cuarto momento— una comisién examiné
todas las sugerencias que surgieron de los grupos lingiiisticos y se
hizo la Relacion final, que mantuvo el esquema anterior —escucha
de la realidad, mirada al Evangelio y compromiso pastoral— pero
busco recoger el fruto de los debates en los grupos. Como siempre,
se aprob6 también un Mensaje final del Sinodo, mas breve y mas
divulgativo respecto a la Relacion.

Este ha sido el desarrollo de la asamblea sinodal. Algunos de
vosotros podrian preguntarme: «¢Se han enfrentado los padres?».
No sé si se han enfrentado, pero que hablaron fuerte, si, de
verdad. Y esta es la libertad, es precisamente la libertad que hay en
la Iglesia. Todo tuvo lugar «cum Petro et sub Petro», es decir con la
presencia del Papa, que es garantia para todos de libertad y
confianza, y garantia de la ortodoxia. Y al final con mi intervenci6on
hice una lectura sintética de la experiencia sinodal.

Asi, pues, los documentos oficiales que salieron del Sinodo son
tres: el Mensaje final, 1a Relacion final y el discurso final del Papa.
No hay otros.

La Relacién final, que fue el punto de llegada de toda la
reflexion de las diocesis hasta ese momento, ayer se publico y se
enviara a las Conferencias episcopales, que la debatiran con vistas
a la proxima asamblea, la Ordinaria, en octubre de 2015. Digo que
ayer se publico —ya se habia publicado—, pero ayer se publicd con
las preguntas dirigidas a las Conferencias episcopales y asi se
convierte propiamente en Lineamenta del préximo Sinodo.

Debemos saber que el Sinodo no es un parlamento, viene el
representante de esta Iglesia, de esta Iglesia, de esta Iglesia... No,
no es esto. Viene el representante, si, pero la estructura no es
parlamentaria, es totalmente diversa. El Sinodo es un espacio
protegido a fin de que el Espiritu Santo pueda actuar; no hubo
enfrentamiento de grupos, como en el parlamento donde esto es
licito, sino una confrontacion entre los obispos, que surgio tras un
largo trabajo de preparacion y que ahora continuara en otro
trabajo, para el bien de las familias, de la Iglesia y la sociedad. Es
un proceso, es el normal camino sinodal. Ahora esta Relatio
vuelve a las Iglesias particulares y asi contintia en ellas el trabajo
de oracién, reflexion y debate fraterno con el fin de preparar la

6



proxima asamblea. Esto es el Sinodo de los obispos. Lo
encomendamos a la proteccion de la Virgen nuestra Madre. Que
Ella nos ayude a seguir la voluntad de Dios tomando las decisiones
pastorales que ayuden mas y mejor a la familia. Os pido que
acompanéis con la oracion este itinerario sinodal hasta el préximo
Sinodo. Que el Sefior nos ilumine, nos haga avanzar hacia la
madurez de lo que, como Sinodo, debemos decir a todas las
Iglesias. Y en esto es importante vuestra oracion.

Volver al indice



NAZARET

Audiencia general
17 de diciembre de 2014

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

El Sinodo de los obispos sobre la familia, que se acaba de
celebrar, ha sido la primera etapa de un camino, que se concluira
el proximo mes de octubre con la celebracion de otra asamblea
sobre el tema «Vocacion y mision de la familia en la Iglesia y en el
mundo». La oracion y la reflexion que deben acompanar este
camino implican a todo el pueblo de Dios. Quisiera que también
las habituales meditaciones de las audiencias del miércoles se
introduzcan en este camino comun. He decidido, por ello,
reflexionar con vosotros, durante este afo, precisamente sobre la
familia, sobre este gran don que el Sefior entreg6 al mundo desde
el inicio, cuando confiri6 a Adan y Eva la misi6on de multiplicarse y
llenar la tierra (cf. Gn 1, 28). Ese don que Jestis confirmé y sello
en su Evangelio.

La cercania de la Navidad enciende una gran luz sobre este
misterio. La Encarnacién del Hijo de Dios abre un nuevo inicio en
la historia universal del hombre y la mujer. Y este nuevo inicio
tiene lugar en el seno de una familia, en Nazaret. Jestis nacié en
una familia. El podia llegar de manera espectacular, o como un
guerrero, un emperador... No, no: viene como un hijo de familia.
Esto es importante: contemplar en el belén esta escena tan
hermosa.

Dios eligié nacer en una familia humana, que El mismo formo.
La form6 en un poblado perdido de la periferia del Imperio
Romano. No en Roma, que era la capital del Imperio, no en una
gran ciudad, sino en una periferia casi invisible, casi mas bien con
mala fama. Lo recuerdan también los Evangelios, casi como un
modo de decir: «¢De Nazaret puede salir algo bueno?» (Jn 1, 46).
Tal vez, en muchas partes del mundo, nosotros mismos atn
hablamos asi, cuando oimos el nombre de algin sitio periférico de



una gran ciudad. Sin embargo, precisamente alli, en esa periferia
del gran Imperio, se inici6 la historia més santa y mas buena, la de
Jesus entre los hombres. Y alli se encontraba esta familia.

Jesus permanecié en esa periferia durante treinta anos. El
evangelista Lucas resume este periodo asi: Jesus «estaba sujeto a
ellos» [es decir a Maria y a José]. Y uno podria decir: «Pero este
Dios que viene a salvarnos, éperdié treinta anos alli, en esa
periferia de mala fama?». iPerdi6 treinta afios! El quiso esto. El
camino de Jesus estaba en esa familia. «Su madre conservaba
todo esto en su corazon. Y Jesus iba creciendo en sabiduria, en
estatura y en gracia ante Dios y ante los hombres» (2, 51-52). No
se habla de milagros o curaciones, de predicaciones —no hizo nada
de ello en ese periodo—, de multitudes que acudian a El. En
Nazaret todo parece suceder “normalmente”, segin las
costumbres de una piadosa y trabajadora familia israelita: se
trabajaba, la mamé cocinaba, hacia todas las cosas de la casa,
planchaba las camisas... todas las cosas de mama. El papa,
carpintero, trabajaba, ensefiaba al hijo a trabajar. Treinta afios.
«iPero qué desperdicio, padre!». Los caminos de Dios son
misteriosos. Lo que alli era importante era la familia. Y eso no era
un desperdicio. Eran grandes santos: Maria, la mujer mas santa,
inmaculada, y José, el hombre maés justo... La familia.

Ciertamente que nos enterneceriamos con el relato acerca del
modo en que Jesus adolescente afrontaba las citas de Ila
comunidad religiosa y los deberes de la vida social; al conocer
cémo, siendo joven obrero, trabajaba con José; y luego su modo
de participar en la escucha de las Escrituras, en la oracién de los
salmos y en muchas otras costumbres de la vida cotidiana. Los
Evangelios, en su sobriedad, no relatan nada acerca de la
adolescencia de Jests y dejan esta tarea a nuestra afectuosa
meditacion. El arte, la literatura, la musica recorrieron esta senda
de la imaginacion. Ciertamente, no se nos hace dificil imaginar
cuanto podrian aprender las madres de las atenciones de Maria
hacia ese Hijo. Y cuanto los padres podrian obtener del ejemplo de
José, hombre justo, que dedico su vida a sostener y defender al
nifo y a su esposa —su familia— en los momentos dificiles. Por no
decir cuanto podrian ser alentados los jovenes por Jesus

9



adolescente en comprender la necesidad y la belleza de cultivar su
vocacién mas profunda, y de sofiar a lo grande. Jesus cultivd en
esos treinta afios su vocacion para la cual lo envi6 el Padre. Y
Jesus jamas, en ese tiempo, se desalentd, sino que creci6 en
valentia para seguir adelante con su mision.

Cada familia cristiana —como hicieron Maria y José—, ante
todo, puede acoger a Jesus, escucharlo, hablar con El, custodiarlo,
protegerlo, crecer con El; y asi mejorar el mundo. Hagamos
espacio al Sefior en nuestro corazén y en nuestras jornadas. Asi
hicieron también Maria y José, y no fue facil: icuantas dificultades
tuvieron que superar! No era una familia artificial, no era una
familia irreal. La familia de Nazaret nos compromete a redescubrir
la vocacién y la mision de la familia, de cada familia. Y, como
sucedi6 en esos treinta afios en Nazaret, asi puede suceder
también para nosotros: convertir en algo normal el amor y no el
odio, convertir en algo comuin la ayuda mutua, no la indiferencia o
la enemistad. No es una casualidad, entonces, que “Nazaret”
signifique “Aquella que custodia”, como Maria, que —dice el
Evangelio— «conservaba todas estas cosas en su corazéon» (cf. Lc
2, 19.51). Desde entonces, cada vez que hay una familia que
custodia este misterio, incluso en la periferia del mundo, se realiza
el misterio del Hijo de Dios, el misterio de Jestis que viene a
salvarnos, que viene para salvar al mundo. Y esta es la gran mision
de la familia: dejar sitio a Jests que viene, acoger a Jesds en la
familia, en la persona de los hijos, del marido, de la esposa, de los
abuelos... Jests esta alli. Acogerlo alli, para que crezca
espiritualmente en esa familia. Que el Sefior nos dé esta gracia en
estos ultimos dias antes de la Navidad. Gracias.

\Volver al indice

10



MADRE

Audiencia general
7 de enero de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

En estos dias la liturgia de la Iglesia puso ante nuestros ojos el
icono de la Virgen Maria Madre de Dios. El primer dia del afio es la
fiesta de la Madre de Dios, a la que sigue la Epifania, con el
recuerdo de la visita de los Magos. Escribe el evangelista Mateo:
«Entraron en la casa, vieron al nifio con Maria, su madre, y
cayendo de rodillas lo adoraron» (Mt 2, 11). Es la Madre que, tras
haberlo engendrado, presenta el Hijo al mundo. Ella nos da a
Jesus, ella nos muestra a Jesus, ella nos hace ver a Jesus.

Continuamos con las catequesis sobre la familia y en la familia
esta la madre. Toda persona humana debe la vida a una madre, y
casi siempre le debe a ella mucho de la propia existencia sucesiva,
de la formacién humana y espiritual. La madre, sin embargo,
incluso siendo muy exaltada desde punto de vista simbélico
—muchas poesias, muchas cosas hermosas se dicen poéticamente
de la madre—, se la escucha poco y se le ayuda poco en la vida
cotidiana, y es poco considerada en su papel central en la sociedad.
Es méas, a menudo se aprovecha de la disponibilidad de las madres
a sacrificarse por los hijos para “ahorrar” en los gastos sociales.

Sucede que incluso en la comunidad cristiana a la madre no
siempre se la tiene justamente en cuenta, se le escucha poco. Sin
embargo, en el centro de la vida de la Iglesia estad la Madre de
Jesus. Tal vez las madres, dispuestas a muchos sacrificios por los
propios hijos, y no pocas veces también por los de los demas,
deberian ser mas escuchadas. Habria que comprender mas su
lucha cotidiana por ser eficientes en el trabajo y atentas y
afectuosas en la familia; habria que comprender mejor a qué
aspiran ellas para expresar los mejores y auténticos frutos de su
emancipacion. Una madre con los hijos tiene siempre problemas,
siempre trabajo. Recuerdo que en casa, éramos cinco hijos y

11



mientras uno hacia una travesura, el otro pensaba en hacer otra, y
la pobre mama iba de una parte a la otra, pero era feliz. Nos dio
mucho.

Las madres son el antidoto mas fuerte ante la difusién del
individualismo egoista. “Individuo” quiere decir “que no se puede
dividir”. Las madres, en cambio, se “dividen” a partir del momento
en el que acogen a un hijo para darlo al mundo y criarlo. Son ellas,
las madres, quienes méas odian la guerra, que mata a sus hijos.
Muchas veces he pensado en esas madres al recibir la carta: «Le
comunico que su hijo ha caido en defensa de la patria...». iPobres
mujeres! iCoOmo sufre una madre! Son ellas quienes testimonian
la belleza de la vida. El arzobispo Oscar Arnulfo Romero decia que
las madres viven un «martirio materno». En la homilia para el
funeral de un sacerdote asesinado por los escuadrones de la
muerte, él dijo, evocando el Concilio Vaticano II: «Todos debemos
estar dispuestos a morir por nuestra fe, incluso si el Sefior no nos
concede este honor... Dar la vida no significa s6lo ser asesinados;
dar la vida, tener espiritu de martirio, es entregarla en el deber, en
el silencio, en la oracién, en el cumplimiento honesto del deber;
en ese silencio de la vida cotidiana; dar la vida poco a poco. Si,
como la entrega una madre, que sin temor, con la sencillez del
martirio materno, concibe en su seno a un hijo, lo da a luz, lo
amamanta, lo cria y cuida con afecto. Es dar la vida. Es martirio».
Hasta aqui la citacion. Si, ser madre no significa sélo traer un hijo
al mundo, sino que es también una opcion de vida. ¢Qué elige una
madre? ¢Cual es la opcion de vida de una madre? La opcion de
vida de una madre es la opcion de dar la vida. Y esto es grande,
esto es hermoso.

Una sociedad sin madres seria una sociedad inhumana,
porque las madres saben testimoniar siempre, incluso en los
peores momentos, la ternura, la entrega, la fuerza moral. Las
madres transmiten a menudo también el sentido mas profundo de
la practica religiosa: en las primeras oraciones, en los primeros
gestos de devocion que aprende un nino, esta inscrito el valor de la
fe en la vida de un ser humano. Es un mensaje que las madres
creyentes saben transmitir sin muchas explicaciones: estas
llegaran después, pero la semilla de la fe estd en esos primeros,

12



valiosisimos momentos. Sin las madres, no s6lo no habria nuevos
fieles, sino que la fe perderia buena parte de su calor sencillo y
profundo. Y la Iglesia es madre, con todo esto, es nuestra madre.
Nosotros no somos huérfanos, tenemos una madre. La Virgen, la
madre Iglesia y nuestra madre. No somos huérfanos, somos hijos
de la Iglesia, somos hijos de la Virgen y somos hijos de nuestras
madres.

Queridisimas mamas, gracias, gracias por lo que sois en la
familia y por lo que dais a la Iglesia y al mundo. Y a ti, amada
Iglesia, gracias, gracias por ser madre. Y a ti, Maria, madre de Dios,
gracias por hacernos ver a Jesus. Y gracias a todas las mamas aqui
presentes: las saludamos con un aplauso.

Volver al indice

13



PADRE

Audiencia general
28 de enero de 2015

Queridos hermanos y hermanas:

Retomamos el camino de catequesis sobre la familia. Hoy nos
dejamos guiar por la palabra “padre”. Una palabra mas que
ninguna otra con especial valor para nosotros, los cristianos,
porque es el nombre con el cual Jestis nos ensen6 a llamar a Dios:
padre. El significado de este nombre recibi6 una nueva
profundidad precisamente a partir del modo en que Jesus lo usaba
para dirigirse a Dios y manifestar su relacién especial con El. El
misterio bendito de la intimidad de Dios, Padre, Hijo y Espiritu,
revelado por Jesus, es el corazon de nuestra fe cristiana.

“Padre” es una palabra conocida por todos, una palabra
universal. Indica una relacién fundamental cuya realidad es tan
antigua como la historia del hombre. Hoy, sin embargo, se ha
llegado a afirmar que nuestra sociedad es una “sociedad sin
padres”. En otros términos, especialmente en la cultura
occidental, la figura del padre estaria simbolicamente ausente,
desviada, desvanecida. En un primer momento esto se percibi
como una liberacién: liberacion del padre-patrén, del padre como
representante de la ley que se impone desde fuera, del padre como
censor de la felicidad de los hijos y obstaculo a la emancipacion y
autonomia de los jovenes. A veces en algunas casas, en el pasado,
reinaba el autoritarismo, en ciertos casos nada menos que el
maltrato: padres que trataban a sus hijos como siervos, sin
respetar las exigencias personales de su crecimiento; padres que
no les ayudaban a seguir su camino con libertad —si bien no es
facil educar a un hijo en libertad—; padres que no les ayudaban a
asumir las propias responsabilidades para construir su futuro y el
de la sociedad.

Esto, ciertamente, no es una actitud buena. Y, como sucede
con frecuencia, se pasa de un extremo a otro. El problema de

14



nuestros dias no parece ser ya tanto la presencia entrometida de
los padres, sino mas bien su ausencia, el hecho de no estar
presentes. Los padres estan algunas veces tan concentrados en si
mismos y en su trabajo, y a veces en sus propias realizaciones
individuales, que olvidan incluso a la familia. Y dejan solos a los
pequeiios y a los jovenes. Siendo obispo de Buenos Aires percibia
el sentido de orfandad que viven hoy los chicos; y a menudo
preguntaba a los papas si jugaban con sus hijos, si tenian el valory
el amor de perder tiempo con los hijos. Y la respuesta, en la
mayoria de los casos, no era buena: «Es que no puedo porque
tengo mucho trabajo...». Y el padre estaba ausente para ese hijo
que crecia, no jugaba con él, no, no perdia tiempo con él.

Ahora, en este camino comun de reflexion sobre la familia,
quiero decir a todas las comunidades cristianas que debemos estar
mas atentos: la ausencia de la figura paterna en la vida de los
pequefios y de los jovenes produce lagunas y heridas que pueden
ser incluso muy graves. Y, en efecto, las desviaciones de los nifios
y adolescentes pueden darse, en buena parte, por esta ausencia,
por la carencia de ejemplos y de guias autorizados en su vida de
todos los dias, por la carencia de cercania, la carencia de amor por
parte de los padres. El sentimiento de orfandad que viven hoy
muchos jévenes es mas profundo de lo que pensamos.

Son huérfanos en la familia, porque los padres a menudo estan
ausentes, incluso fisicamente, de la casa, pero sobre todo porque,
cuando estan, no se comportan como padres, no dialogan con sus
hijos, no cumplen con su tarea educativa, no dan a los hijos, con
su ejemplo acompafiado por las palabras, los principios, los
valores, las reglas de vida que necesitan tanto como el pan. La
calidad educativa de la presencia paterna es mucho mas necesaria
cuando el papa se ve obligado por el trabajo a estar lejos de casa. A
veces parece que los padres no sepan muy bien cual es el sitio que
ocupan en la familia y como educar a los hijos. Y, entonces, en la
duda, se abstienen, se retiran y descuidan sus responsabilidades,
tal vez refugidandose en una cierta relacion “de igual a igual” con
sus hijos. Es verdad que t debes ser “compafiero” de tu hijo, pero
sin olvidar que ta eres el padre. Si te comportas s6lo como un
compaiiero de tu hijo, esto no le hara bien a él.

15



Y este problema lo vemos también en la comunidad civil. La
comunidad civil, con sus instituciones, tiene wuna cierta
responsabilidad —podemos decir paternal— hacia los jévenes, una
responsabilidad que a veces descuida o ejerce mal. También ella a
menudo los deja huérfanos y no les propone una perspectiva
verdadera. Los jovenes se quedan, de este modo, huérfanos de
caminos seguros que recorrer, huérfanos de maestros de quien
fiarse, huérfanos de ideales que caldeen el corazon, huérfanos de
valores y de esperanzas que los sostengan cada dia. Los llenan, en
cambio, de idolos pero les roban el corazon; les impulsan a sonar
con diversiones y placeres, pero no se les da trabajo; se les ilusiona
con el dios dinero, negandoles la verdadera riqueza.

Y entonces nos hara bien a todos, a los padres y a los hijos,
volver a escuchar la promesa que Jesus hizo a sus discipulos: «No
os dejaré huérfanos» (Jn 14, 18). Es El, en efecto, el Camino que
recorrer, el Maestro que escuchar, la Esperanza de que el mundo
puede cambiar, de que el amor vence al odio, que puede existir un
futuro de fraternidad y de paz para todos. Alguno de vosotros
podra decirme: «Pero Padre, hoy usted ha estado demasiado
negativo. Ha hablado s6lo de la ausencia de los padres, lo que
sucede cuando los padres no estdn cerca de sus hijos...». Es
verdad, quise destacar esto, porque el miércoles préximo
continuaré esta catequesis poniendo de relieve la belleza de la
paternidad. Por eso he elegido comenzar por la oscuridad para
llegar a la luz. Que el Sefior nos ayude a comprender bien estas
cosas. Gracias.

Audiencia general
4 de febrero de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

Hoy quiero desarrollar la segunda parte de la reflexion sobre la
figura del padre en la familia. La vez pasada hablé del peligro de
los padres “ausentes”, hoy quiero mirar mas bien el aspecto

16



positivo. También san José fue tentado de dejar a Maria, cuando
descubrié que estaba embarazada; pero intervino el angel del
Sefior que le revel6 el designio de Dios y su misién de padre
putativo; y José, hombre justo, «acogi6é a su esposa» (Mt 1, 24) y
se convirtié en el padre de la familia de Nazaret.

Cada familia necesita del padre. Hoy nos centramos en el valor
de su papel, y quisiera partir de algunas expresiones que se
encuentran en el libro de los Proverbios, palabras que un padre
dirige al propio hijo, y dice asi: «Hijo mio, si se hace sabio tu
corazon, también mi corazén se alegrard. Me alegraré de todo
corazon si tus labios hablan con acierto» (Pr 23, 15-16). No se
podria expresar mejor el orgullo y la emocion de un padre que
reconoce haber transmitido al hijo lo que importa de verdad en la
vida, o sea, un corazo6n sabio. Este padre no dice: «Estoy orgulloso
de ti porque eres precisamente igual a mi, porque repites las cosas
que yo digo y hago». No, no le dice sencillamente algo. Le dice
algo mucho mas importante, que podriamos interpretar asi: «Seré
feliz cada vez que te vea actuar con sabiduria, y me emocionaré
cada vez que te escuche hablar con rectitud. Esto es lo que quise
dejarte, para que se convirtiera en algo tuyo: el habito de sentir y
obrar, hablar y juzgar con sabiduria y rectitud. Y para que pudieras
ser asi, te ensefé lo que no sabias, corregi errores que no veias. Te
hice sentir un afecto profundo y al mismo tiempo discreto, que tal
vez no has reconocido plenamente cuando eras joven e incierto.
Te di un testimonio de rigor y firmeza que tal vez no comprendias,
cuando hubieses querido so6lo complicidad y proteccion. Yo
mismo, en primer lugar, tuve que ponerme a la prueba de la
sabiduria del corazon, y vigilar sobre los excesos del sentimiento y
del resentimiento, para cargar el peso de las inevitables
incomprensiones y encontrar las palabras justas para hacerme
entender. Ahora —sigue el padre—, cuando veo que ta tratas de
ser asi con tus hijos, y con todos, me emociono. Soy feliz de ser tu
padre». Y esto lo que dice un padre sabio, un padre maduro.

Un padre sabe bien lo que cuesta transmitir esta herencia:
cuanta cercania, cuanta dulzura y cuanta firmeza. Pero, cuanto
consuelo y cuanta recompensa se recibe cuando los hijos rinden
honor a esta herencia. Es una alegria que recompensa toda fatiga,

17



que supera toda incomprension y cura cada herida.

La primera necesidad, por lo tanto, es precisamente esta: que
el padre esté presente en la familia. Que sea cercano a la esposa,
para compartir todo, alegrias y dolores, cansancios y esperanzas. Y
que sea cercano a los hijos en su crecimiento: cuando juegan y
cuando tienen ocupaciones, cuando son despreocupados y cuando
estan angustiados, cuando se expresan y cuando son taciturnos,
cuando se lanzan y cuando tienen miedo, cuando dan un paso
equivocado y cuando vuelven a encontrar el camino; padre
presente, siempre. Decir presente no es lo mismo que decir
controlador. Porque los padres demasiado controladores anulan a
los hijos, no los dejan crecer.

El Evangelio nos habla de la ejemplaridad del Padre que esta
en el cielo —el Unico, dice Jesus, que puede ser llamado
verdaderamente «Padre bueno» (cf. Mc 10, 18). Todos conocen
esa extraordinaria parabola llamada del “hijo prédigo”, o mejor del
“padre misericordioso”, que esta en el Evangelio de san Lucas en
el capitulo 15 (cf. 15, 11-32). Cuanta dignidad y cuanta ternura en
la espera de ese padre que esta en la puerta de casa esperando que
el hijo regrese. Los padres deben ser pacientes. Muchas veces no
hay otra cosa que hacer mas que esperar; rezar y esperar con
paciencia, dulzura, magnanimidad y misericordia.

Un buen padre sabe esperar y sabe perdonar desde el fondo
del corazon. Cierto, sabe también corregir con firmeza: no es un
padre débil, complaciente, sentimental. El padre que sabe corregir
sin humillar es el mismo que sabe proteger sin guardar nada para
si. Una vez escuché en una reunion de matrimonios a un papa que
decia: «Algunas veces tengo que castigar un poco a mis hijos...
pero nunca bruscamente para no humillarlos». iQué hermoso!
Tiene sentido de la dignidad. Debe castigar, lo hace del modo
justo, y sigue adelante.

Asi, pues, si hay alguien que puede explicar en profundidad la
oracion del “Padrenuestro”, ensefiada por Jesis, es precisamente
quien vive en primera persona la paternidad. Sin la gracia que
viene del Padre que esté en los cielos, los padres pierden valentia y
abandonan el campo. Pero los hijos necesitan encontrar un padre
que los espera cuando regresan de sus fracasos. Haran de todo por

18



no admitirlo, para no hacerlo ver, pero lo necesitan; y el no
encontrarlo abre en ellos heridas dificiles de cerrar.

La Iglesia, nuestra madre, estd comprometida en apoyar con
todas las fuerzas la presencia buena y generosa de los padres en
las familias, porque ellos son para las nuevas generaciones
custodios y mediadores insustituibles de la fe en la bondad, de la
fe en la justicia y en la proteccion de Dios, como san José.

Volver al indice

19



HIJOS

Audiencia general
11 de febrero de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

Después de haber reflexionado sobre las figuras de la madre y
del padre, en esta catequesis sobre la familia quiero hablar del hijo
0, mejor dicho, de los hijos. Me inspiro en una hermosa imagen de
Isaias. El profeta escribe: «Tus hijos se retinen y vienen hacia ti.
Vienen tus hijos desde lejos, a tus hijas las traen en brazos.
Entonces lo veras y estaras radiante; tu corazén se asombrara, se
ensanchara» (60, 4-5a). Es una espléndida imagen, una imagen
de la felicidad que se realiza en el reencuentro entre padres e hijos,
que caminan juntos hacia el futuro de libertad y paz, tras un largo
periodo de privaciones y separacion, cuando el pueblo judio se
hallaba lejos de su patria.

En efecto, existe un estrecho vinculo entre la esperanza de un
pueblo y la armonia entre las generaciones. Debemos pensar bien
en esto. Existe un vinculo estrecho entre la esperanza de un
pueblo y la armonia entre las generaciones. La alegria de los hijos
estremece el corazon de los padres y vuelve a abrir el futuro. Los
hijos son la alegria de la familia y de la sociedad. No son un
problema de biologia reproductiva, ni uno de los tantos modos de
realizarse. Y mucho menos son una posesion de los padres... No.
Los hijos son un don, son un regalo, ¢habéis entendido? Los hijos
son un don. Cada uno es tnico e irrepetible y, al mismo tiempo,
estd inconfundiblemente unido a sus raices. De hecho, ser hijo e
hija, segin el designio de Dios, significa llevar en si la memoria y
la esperanza de un amor que se ha realizado precisamente dando
la vida a otro ser humano, original y nuevo. Y para los padres cada
hijo es él mismo, es diferente, es diverso. Permitidme un recuerdo
de familia. Recuerdo que mi madre decia de nosotros —éramos
cinco—: «Tengo cinco hijos». Cuando le preguntaban: «{Cual es
tu preferido?», respondia: «Tengo cinco hijos, como cinco dedos.

20



[Muestra los dedos de la mano] Si me golpean este, me duele; si
me golpean este otro, me duele. Me duelen los cinco. Todos son
hijos mios, pero todos son diferentes, como los dedos de una
mano». Y asi es la familia. Los hijos son diferentes, pero todos
hijos.

Se ama a un hijo porque es hijo, no porque es hermoso o
porque es de una o de otra manera; no, porque es hijo. No porque
piensa como yo o encarna mis deseos. Un hijo es un hijo: una vida
engendrada por nosotros, pero destinada a él, a su bien, al bien de
la familia, de la sociedad, de toda la humanidad.

De ahi viene también la profundidad de la experiencia humana
de ser hijo e hija, que nos permite descubrir la dimensi6on mas
gratuita del amor, que jamas deja de sorprendernos. Es la belleza
de ser amados antes: los hijos son amados antes de que lleguen.
Cuantas veces encuentro en la plaza a madres que me muestran la
panza y me piden la bendicién..., esos nifios son amados antes de
venir al mundo. Esto es gratuidad, esto es amor; son amados
antes del nacimiento, como el amor de Dios, que siempre nos ama
antes. Son amados antes de haber hecho algo para merecerlo,
antes de saber hablar o pensar, incluso antes de venir al mundo.
Ser hijos es la condicion fundamental para conocer el amor de
Dios, que es la fuente tultima de este auténtico milagro. En el alma
de cada hijo, aunque sea vulnerable, Dios pone el sello de este
amor, que es el fundamento de su dignidad personal, una
dignidad que nada ni nadie podra destruir.

Hoy parece mas dificil para los hijos imaginar su futuro. Los
padres —aludi a ello en las catequesis anteriores— han dado,
quiza, un paso atras, y los hijos son mas inseguros al dar pasos
hacia adelante. Podemos aprender la buena relacion entre las
generaciones de nuestro Padre celestial, que nos deja libres a cada
uno de nosotros, pero nunca nos deja solos. Y si nos equivocamos,
El contintia siguiéndonos con paciencia, sin disminuir su amor
por nosotros. El Padre celestial no da pasos atras en su amor por
nosotros, ijamas! Va siempre adelante, y si no puede ir delante,
Nnos espera, pero nunca va para atras; quiere que sus hijos sean
intrépidos y den pasos hacia adelante.

Por su parte, los hijos no deben tener miedo del compromiso

21



de construir un mundo nuevo: es justo que deseen que sea mejor
que el que han recibido. Pero hay que hacerlo sin arrogancia, sin
presuncion. Hay que saber reconocer el valor de los hijos, y se
debe honrar siempre a los padres.

El cuarto mandamiento pide a los hijos —y todos los somos—
que honren al padre y a la madre (cf. Ex 20, 12). Este
mandamiento viene inmediatamente después de los que se
refieren a Dios mismo. En efecto, encierra algo sagrado, algo
divino, algo que esta en la raiz de cualquier otro tipo de respeto
entre los hombres. Y en la formulacién biblica del cuarto
mandamiento se anade: «Para que se prolonguen tus dias en la
tierra que el Seinor, tu Dios, te va a dar». El vinculo virtuoso entre
las generaciones es garantia de futuro, y es garantia de una
historia verdaderamente humana. Una sociedad de hijos que no
honran a sus padres es una sociedad sin honor; cuando no se
honra a los padres, se pierde el propio honor. Es una sociedad
destinada a poblarse de jovenes desapacibles y avidos. Pero
también una sociedad avara de procreacion, a la que no le gusta
rodearse de hijos que considera, sobre todo, una preocupacién, un
peso, un riesgo, es una sociedad deprimida. Pensemos en las
numerosas sociedades que conocemos aqui, en Europa: son
sociedades deprimidas, porque no quieren hijos, no tienen hijos;
la tasa de nacimientos no llega al uno por ciento. éPor qué? Cada
uno de nosotros debe de pensar y responder. Si a una familia
numerosa la miran como si fuera un peso, hay algo que esta mal.
La procreacion de los hijos debe ser responsable, tal como ensena
la enciclica Humanae vitae del beato Pablo VI, pero tener mas
hijos no puede considerarse automaticamente una eleccion
irresponsable. No tener hijos es una eleccién egoista. La vida se
rejuvenece y adquiere energias multiplicAindose: se enriquece, no
se empobrece. Los hijos aprenden a ocuparse de su familia,
maduran al compartir sus sacrificios, crecen en el aprecio de sus
dones. La experiencia feliz de la fraternidad favorece el respeto y el
cuidado de los padres, a quienes debemos agradecimiento.
Muchos de vosotros presentes aqui tienen hijos, y todos somos
hijos. Hagamos algo, un minuto de silencio. Que cada uno de
nosotros piense en su corazén en sus propios hijos —si los tiene—;

22



piense en silencio. Y todos nosotros pensemos en nuestros
padres, y demos gracias a Dios por el don de la vida. En silencio,
quienes tienen hijos, piensen en ellos, y todos pensemos en
nuestros padres. [Silencio] Que el Senor bendiga a nuestros
padres y bendiga a vuestros hijos.

Que Jesus, el Hijo eterno, convertido en hijo en el tiempo, nos
ayude a encontrar el camino de una nueva irradiacién de esta
experiencia humana tan sencilla y tan grande que es ser hijo. En la
multiplicacibn de la generacion hay wun misterio de
enriquecimiento de la vida de todos, que viene de Dios mismo.
Debemos redescubrirlo, desafiando el prejuicio; y vivirlo en la fe
con plena alegria. Y os digo: qué hermoso es cuando paso entre
vosotros y veo a los papas y a las mamas que alzan a sus hijos para
que los bendiga; este es un gesto casi divino. Gracias por hacerlo.

\Volver al indice

23



HERMANOS

Audiencia general
18 de febrero de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

En nuestro camino de catequesis sobre la familia, tras haber
considerado el papel de la madre, del padre, de los hijos, hoy es el
turno de los hermanos. “Hermano” y “hermana” son palabras que
el cristianismo quiere mucho. Y, gracias a la experiencia familiar,
son palabras que todas las culturas y todas las épocas
comprenden.

El vinculo fraterno tiene un sitio especial en la historia del
pueblo de Dios, que recibe su revelacion en la vivacidad de la
experiencia humana. El salmista canta la belleza de la relacion
fraterna: «Ved qué dulzura, qué delicia, convivir los hermanos
unidos» (Sal 132, 1). Y esto es verdad, la fraternidad es hermosa.
Jesucristo llevo a su plenitud incluso esta experiencia humana de
ser hermanos y hermanas, asumiéndola en el amor trinitario y
potenciandola de tal modo que vaya mucho mas alla de los
vinculos del parentesco y pueda superar todo muro de extraneza.

Sabemos que cuando la relacién fraterna se dana, cuando se
arruina la relaciéon entre hermanos, se abre el camino hacia
experiencias dolorosas de conflicto, de traicion, de odio. El relato
biblico de Cain y Abel constituye el ejemplo de este resultado
negativo. Después del asesinato de Abel, Dios pregunta a Cain:
«¢Donde esta Abel, tu hermano?» (Gen 4, 9a). Es una pregunta
que el Senor sigue repitiendo en cada generacion. Y
lamentablemente, en cada generacién, no cesa de repetirse
también la dramatica respuesta de Cain: «No sé; ésoy yo el
guardian de mi hermano?» (Gen 4, 9b). La ruptura del vinculo
entre hermanos es algo feo y malo para la humanidad. Incluso en
la familia, cudntos hermanos rifien por pequenas cosas, o por una
herencia, y luego no se hablan més, no se saludan mas. iEsto es
feo! La fraternidad es algo grande, cuando se piensa que todos los

24



hermanos vivieron en el seno de la misma mama durante nueve
meses, vienen de la carne de la mama. Y no se puede romper la
hermandad. Pensemos un poco: todos conocemos familias que
tienen hermanos divididos, que han renido; pidamos al Sefior por
estas familias —tal vez en nuestra familia hay algunos casos— para
que les ayude a reunir a los hermanos, a reconstituir la familia. La
fraternidad no se debe romper y cuando se rompe sucede lo que
pas6 con Cain y Abel. Cuando el Sefior pregunta a Cain dénde
estaba su hermano, él responde: «Pero, yo no sé, a mi no me
importa mi hermano». Esto es feo, es algo muy, muy doloroso de
escuchar. En nuestras oraciones siempre rezamos por los
hermanos que se han distanciado.

El vinculo de fraternidad que se forma en la familia entre los
hijos, si se da en un clima de educacion abierto a los demas, es la
gran escuela de libertad y de paz. En la familia, entre hermanos se
aprende la convivencia humana, como se debe convivir en
sociedad. Tal vez no siempre somos conscientes de ello, pero es
precisamente la familia la que introduce la fraternidad en el
mundo. A partir de esta primera experiencia de fraternidad,
nutrida por los afectos y por la educaciéon familiar, el estilo de la
fraternidad se irradia como una promesa sobre toda la sociedad y
sobre las relaciones entre los pueblos.

La bendicion que Dios, en Jesucristo, derrama sobre este
vinculo de fraternidad lo dilata de un modo inimaginable,
haciéndolo capaz de ir mas alla de toda diferencia de nacién, de
lengua, de cultura e incluso de religion.

Pensad lo que llega a ser la relacion entre los hombres, incluso
siendo muy distintos entre ellos, cuando pueden decir de otro:
«Este es precisamente como un hermano, esta es precisamente
como una hermana para mi». iEsto es hermoso! La historia, por lo
demas, ha mostrado suficientemente que incluso la libertad y la
igualdad, sin la fraternidad, pueden llenarse de individualismo y
de conformismo, incluso de interés personal.

La fraternidad en la familia resplandece de modo especial
cuando vemos el cuidado, la paciencia, el afecto con los cuales se
rodea al hermanito o a la hermanita mas débiles, enfermos, o con
discapacidad. Los hermanos y hermanas que hacen esto son

25



muchisimos, en todo el mundo, y tal vez no apreciamos lo
suficiente su generosidad. Y cuando los hermanos son muchos en
la familia —hoy, he saludado a una familia, que tiene nueve hijos:
el mas grande, o la mas grande, ayuda al pap4, a la mama4, a cuidar
a los mas pequenos. Y es hermoso este trabajo de ayuda entre los
hermanos.

Tener un hermano, una hermana que te quiere es una
experiencia fuerte, impagable, insustituible. Lo mismo sucede en
la fraternidad cristiana. Los mas pequeiios, los mas débiles, los
mas pobres deben enternecernos: tienen “derecho” de llenarnos el
alma y el corazon. Si, ellos son nuestros hermanos y como tales
tenemos que amarlos y tratarlos. Cuando esto se da, cuando los
pobres son como de casa, nuestra fraternidad cristiana misma
cobra de nuevo vida. Los cristianos, en efecto, van al encuentro de
los pobres y de los débiles no para obedecer a un programa
ideolo6gico, sino porque la palabra y el ejemplo del Sefior nos dicen
que todos somos hermanos. Este es el principio del amor de Dios y
de toda justicia entre los hombres. Os sugiero una cosa: antes de
acabar, me faltan pocas lineas, en silencio cada uno de nosotros,
pensemos en nuestros hermanos, en nuestras hermanas, y en
silencio desde el corazén recemos por ellos. Un instante de
silencio.

Asi, pues, con esta oracion los hemos traido a todos, hermanos
y hermanas, con el pensamiento, con el corazén, aqui a la plaza
para recibir la bendicion.

Hoy méas que nunca es necesario volver a poner la fraternidad
en el centro de nuestra sociedad tecnocratica y burocratica:
entonces también la libertad y la igualdad tomaran su justa
entonacion. Por ello, no privemos a nuestras familias con
demasiada ligereza, por sometimiento o por miedo, de la belleza
de una amplia experiencia fraterna de hijos e hijas. Y no perdamos
nuestra confianza en la amplitud de horizonte que la fe es capaz de
sacar de esta experiencia, iluminada por la bendicion de Dios.

Volver al indice

26



ANCIANOS

Audiencia general
4 de marzo de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

La catequesis de hoy y la del miércoles préximo estan
dedicadas a los ancianos, que, en el &mbito de la familia, son los
abuelos, los tios. Hoy reflexionamos sobre la problematica
condicion actual de los ancianos, y la proxima vez, es decir el
proximo miércoles, mas en positivo, sobre la vocacién contenida
en esta edad de la vida.

Gracias a los progresos de la medicina la vida se ha alargado:
pero la sociedad no se ha “abierto” a la vida. E1 nimero de
ancianos se ha multiplicado, pero nuestras sociedades no se han
organizado lo suficiente para hacerles espacio, con justo respeto y
concreta consideracion a su fragilidad y dignidad. Mientras somos
jovenes, somos propensos a ignorar la vejez, como si fuese una
enfermedad que hay que mantener alejada; cuando luego
llegamos a ancianos, especialmente si somos pobres, si estamos
enfermos y solos, experimentamos las lagunas de una sociedad
programada a partir de la eficiencia, que, como consecuencia,
ignora a los ancianos. Y los ancianos son una riqueza, no se
pueden ignorar.

Benedicto XVI, al visitar una casa para ancianos, us6 palabras
claras y proféticas, decia asi: «La calidad de una sociedad, quisiera
decir de una civilizacion, se juzga también por como se trata a los
ancianos y por el lugar que se les reserva en la vida en comun» (12
de noviembre de 2012). Es verdad, la atencién a los ancianos
habla de la calidad de una civilizacion. éSe presta atencion al
anciano en una civilizacion? é¢Hay sitio para el anciano? Esta
civilizacion seguira adelante si sabe respetar la sabiduria, la
sabiduria de los ancianos. En una civilizaciéon en la que no hay
sitio para los ancianos o se los descarta porque crean problemas,
esta sociedad lleva consigo el virus de la muerte.

27



En Occidente, los estudiosos presentan el siglo actual como el
siglo del envejecimiento: los hijos disminuyen, los ancianos
aumentan. Este desequilibrio nos interpela, es mas, es un gran
desafio para la sociedad contemporanea. Sin embargo, una cultura
de la ganancia insiste en presentar a los ancianos como un peso,
un “estorbo”. No s6lo no producen, piensa esta cultura, sino que
son una carga: en definitiva, ¢cual es el resultado de pensar asi? Se
descartan. Es feo ver a los ancianos descartados, es algo feo, es
pecado. No se dice abiertamente, pero se hace. Hay algo de
cobardia en ese habituarse a la cultura del descarte, pero estamos
acostumbrados a descartar gente. Queremos borrar nuestro ya
crecido miedo a la debilidad y a la vulnerabilidad; pero actuando
asi aumentamos en los ancianos la angustia de ser mal soportados
y abandonados.

Ya en mi ministerio en Buenos Aires toqué con la mano esta
realidad con sus problemas: «Los ancianos son abandonados, y no
s6lo en la precariedad material. Son abandonados en la egoista
incapacidad de aceptar sus limites que reflejan nuestros limites,
en las numerosas dificultades que hoy deben superar para
sobrevivir en una civilizaciéon que no les permite participar, dar su
parecer, ni ser referentes segiin el modelo de consumo donde
“solo los jovenes pueden ser utiles y pueden gozar”. Estos
ancianos, en cambio, deberian ser, para toda la sociedad, la
reserva de sabiduria de nuestro pueblo. Los ancianos son la
reserva de sabiduria de nuestro pueblo. iCon cuanta facilidad se
deja dormir la conciencia cuando no hay amor!» (Sélo el amor nos
puede salvar, Ciudad del Vaticano 2013, p. 83). Y esto sucede.
Cuando visitaba las residencias de ancianos, recuerdo que hablaba
con cada uno y muchas veces escuché esto: «¢Como esta usted?
¢Y sus hijos? —Bien, bien. —¢Cuantos hijos tiene? —Muchos. — dY
vienen a visitarla? —Si, si, siempre, si, vienen. —¢Cuando vinieron
por ultima vez?». Recuerdo que una anciana me decia: «Ah, por
Navidad». Y estabamos en agosto. Ocho meses sin recibir la visita
de los hijos, ocho meses abandonada. Esto se llama pecado
mortal, éentendido? En una ocasién, siendo nifio, mi abuela nos
contaba una historia de un abuelo anciano que al comer se
manchaba porque no podia llevar bien la cuchara con la sopa a la

28



boca. Y el hijo, o sea el padre de la familia, habia decidido
cambiarlo de la mesa comun e hizo hacer una mesita en la cocina,
donde no se veia, para que comiese solo. Y asi no haria un mal
papel cuando vinieran los amigos a comer o a cenar. Pocos dias
después, al llegar a casa, encontr6 a su hijo mas pequeino jugando
con la madera, el martillo y los clavos, haciendo algo, y le dijo:
«éQué haces? —Hago una mesa, papa. —Una mesa, ¢para qué?
—Para tenerla cuando ta seas anciano, asi td podras comer alli».
Los nifios tienen mas conciencia que nosotros.

En la tradicion de la Iglesia existe un bagaje de sabiduria que
siempre sostuvo una cultura de cercania a los ancianos, una
disposicion al acompafiamiento afectuoso y solidario en esta parte
final de la vida. Esa tradicion tiene su raiz en la Sagrada Escritura,
como lo atestiguan, por ejemplo, estas expresiones del Libro del
Siracides: «No desprecies los discursos de los ancianos, que
también ellos aprendieron de sus padres; porque de ellos
aprenderas inteligencia y a responder cuando sea necesario» (Sir
8,9).

La Iglesia no puede y no quiere conformarse a una mentalidad
de intolerancia, y mucho menos de indiferencia y desprecio,
respecto a la vejez. Debemos despertar el sentido colectivo de
gratitud, de aprecio, de hospitalidad, que hagan sentir al anciano
parte viva de su comunidad.

Los ancianos son hombres y mujeres, padres y madres que
estuvieron antes que nosotros en el mismo camino, en nuestra
misma casa, en nuestra diaria batalla por una vida digna. Son
hombres y mujeres de quienes recibimos mucho. El anciano no es
un enemigo. El anciano somos nosotros: dentro de poco, dentro
de mucho, inevitablemente de todos modos, incluso si no lo
pensamos. Y si no aprendemos a tratar bien a los ancianos, asi nos
trataran a nosotros.

Un poco fragiles somos todos los ancianos. Algunos, sin
embargo, son especialmente débiles, muchos estan solos y con el
peso de la enfermedad. Algunos dependen de tratamientos
indispensables y de la atencidon de los deméas. éDaremos por esto
un paso hacia atras? ¢Los abandonaremos a su destino? Una
sociedad sin proximidad, donde la gratuidad y el afecto sin

29



contrapartida —incluso entre desconocidos— van desapareciendo,
es una sociedad perversa. La Iglesia, fiel a la Palabra de Dios, no
puede tolerar estas degeneraciones. Una comunidad cristiana en
la que proximidad y gratuidad ya no fuesen consideradas
indispensables, perderia con ellas su alma. Donde no hay
consideracion hacia los ancianos, no hay futuro para los jévenes.

Audiencia general
11 de marzo de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

En la catequesis de hoy continuamos la reflexion sobre los
abuelos, considerando el valor y la importancia de su papel en la
familia. Lo hago identificindome con estas personas, porque
también yo pertenezco a esta franja de edad. Cuando estuve en
Filipinas, el pueblo filipino me saludaba diciendo: «Lolo Kiko»
—es decir, abuelo Francisco—, «Lolo Kiko», decian.

Una primera cosa es importante subrayar: es verdad que la
sociedad tiende a descartarnos, pero ciertamente el Senor no. El
Sefior no nos descarta nunca. El nos llama a seguirlo en cada edad
de la vida, y también la ancianidad contiene una gracia y una
mision, una verdadera vocacion del Senor. La ancianidad es una
vocacién. No es aun el momento de “abandonar los remos en la
barca”. Este periodo de la vida es distinto de los anteriores, no
cabe duda; debemos también un poco “inventarnoslo”, porque
nuestras sociedades no estan preparadas, espiritual y moralmente,
a dar al mismo, a este momento de la vida, su valor pleno. Una
vez, en efecto, no era tan normal tener tiempo a disposicion; hoy
lo es mucho mas. E incluso la espiritualidad cristiana fue pillada
un poco de sorpresa, y se trata de delinear una espiritualidad de
las personas ancianas. Pero gracias a Dios no faltan los
testimonios de santos y santas ancianos.

Me emocion6 mucho la “Jornada para los ancianos” que
realizamos aqui en la plaza de San Pedro el afio pasado, la plaza

30



estaba llena. Escuché historias de ancianos que se entregan por
los demaés, y también historias de parejas de esposos, que decian:
«Cumplimos 50 anos de matrimonio, cumplimos 60 anos de
matrimonio». Es importante hacerlo ver a los jovenes que se
cansan enseguida; es importante el testimonio de los ancianos en
la fidelidad. Y en esta plaza habia muchos ese dia. Es una reflexién
que hay que continuar, en ambito tanto eclesial como civil. El
Evangelio viene a nuestro encuentro con una imagen muy
hermosa, conmovedora y alentadora. Es la imagen de Simeo6n y
Ana, de quienes se habla en el Evangelio de la infancia de Jests
escrito por san Lucas. Eran ciertamente ancianos, el “viejo”
Simeo6n y la “profetisa” Ana que tenia 84 anos. Esta mujer no
escondia su edad. El Evangelio dice que esperaba la venida de Dios
cada dia, con gran fidelidad, desde hacia largos afos. Querian
precisamente verlo ese dia, captar los signos, intuir el inicio. Tal
vez estaban un poco resignados, a este punto, a morir antes: esa
larga espera continuaba ocupando toda su vida, no tenian
compromisos mas importantes que este: esperar al Sefor y rezar.
Y, cuando Maria y José llegaron al templo para cumplir las
disposiciones de la Ley, Sime6n y Ana se movieron por impulso,
animados por el Espiritu Santo (cf. Lc 2, 27). El peso de la edad y
de la espera desapareci6 en un momento. Ellos reconocieron al
Nifno, y descubrieron una nueva fuerza, para una nueva tarea: dar
gracias y dar testimonio por este signo de Dios. Sime6n improviso
un bellisimo himno de jubilo (cf. Lc 2, 29-32) —fue un poeta en
ese momento— y Ana se convirtio en la primera predicadora de
Jesus: «hablaba del nifio a todos lo que aguardaban la liberacién
de Jerusalén» (Lc 2, 38).

Queridos abuelos, queridos ancianos, pongamonos en la senda
de estos ancianos extraordinarios. Convirtimonos también
nosotros un poco en poetas de la oracion: cultivemos el gusto de
buscar palabras nuestras, volvamos a apropiarnos de las que nos
ensena la Palabra de Dios. La oracién de los abuelos y los
ancianos es un gran don para la Iglesia. La oracién de los
ancianos y los abuelos es don para la Iglesia, es una riqueza. Una
gran inyeccion de sabiduria también para toda la sociedad
humana: sobre todo para la que estd demasiado atareada,

31



demasiado ocupada, demasiado distraida. Alguien debe incluso
cantar, también por ellos, cantar los signos de Dios, proclamar los
signos de Dios, rezar por ellos. Miremos a Benedicto XVI, quien
eligié pasar en la oracion y en la escucha de Dios el tltimo periodo
de su vida. iEs hermoso esto! Un gran creyente del siglo pasado,
de tradici6on ortodoxa, Olivier Clément, decia: «Una civilizacion
donde ya no se reza es una civilizacion donde la vejez ya no tiene
sentido. Y esto es aterrador, nosotros necesitamos ante todo
ancianos que recen, porque la vejez se nos dio para esto».
Necesitamos ancianos que recen porque la vejez se nos dio
precisamente para esto. La oracion de los ancianos es algo
hermoso.

Podemos dar gracias al Senor por los beneficios recibidos y
llenar el vacio de la ingratitud que lo rodea. Podemos interceder
por las expectativas de las nuevas generaciones y dar dignidad a la
memoria y a los sacrificios de las generaciones pasadas. Podemos
recordar a los jévenes ambiciosos que una vida sin amor es una
vida arida. Podemos decir a los jovenes miedosos que la angustia
del futuro se puede vencer. Podemos ensefar a los jovenes
demasiado enamorados de si mismos que hay mas alegria en dar
que en recibir. Los abuelos y las abuelas forman el “coro”
permanente de un gran santuario espiritual, donde la oraci6on de
suplica y el canto de alabanza sostienen a la comunidad que
trabaja y lucha en el campo de la vida.

La oracion, por altimo, purifica incesantemente el corazon. La
alabanza y la sdplica a Dios previenen el endurecimiento del
corazén en el resentimiento y en el egoismo. Cuan feo es el
cinismo de un anciano que perdi6 el sentido de su testimonio,
desprecia a los jovenes y no comunica una sabiduria de vida. En
cambio, cudn hermoso es el aliento que el anciano logra transmitir
al joven que busca el sentido de la fe y de la vida. Es
verdaderamente la mision de los abuelos, la vocacion de los
ancianos. Las palabras de los abuelos tienen algo especial para los
jovenes. Y ellos lo saben. Las palabras que mi abuela me entrego
por escrito el dia de mi ordenacion sacerdotal aun las llevo
conmigo, siempre en el breviario, y las leo a menudo y me hace
bien.

32



iCuanto quisiera una Iglesia que desafia la cultura del descarte
con la alegria desbordante de un nuevo abrazo entre los jévenes y
los ancianos! Y esto es lo que hoy pido al Sefior, este abrazo.

\Volver al indice

33



NINOS

Audiencia general
18 de marzo de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

Después de haber pasado revista a las diversas figuras de la
vida familiar —madre, padre, hijos, hermanos, abuelos—, quisiera
concluir este primer grupo de catequesis sobre la familia hablando
de los ninos. Lo haré en dos momentos: hoy me centraré en el
gran don que son los ninos para la humanidad —es verdad, son un
gran don para la humanidad, pero son también los grandes
excluidos porque ni siquiera les dejan nacer— y proximamente me
detendré en algunas heridas que lamentablemente hacen mal a la
infancia. Me vienen a la mente muchos nifios con los que me he
encontrado durante mi altimo viaje a Asia: llenos de vida y
entusiasmo, y, por otra parte, veo que en el mundo muchos de
ellos viven en condiciones no dignas... En efecto, del modo en el
que son tratados los nifios se puede juzgar a la sociedad, pero no
s6lo moralmente, también sociolégicamente, si se trata de una
sociedad libre o una sociedad esclava de intereses internacionales.

En primer lugar, los nifios nos recuerdan que todos, en los
primeros anos de vida, hemos sido totalmente dependientes de los
cuidados y de la benevolencia de los demés. Y el Hijo de Dios no se
ahorr6 este paso. Es el misterio que contemplamos cada afio en
Navidad. El belén es el icono que nos comunica esta realidad del
modo mas sencillo y directo. Pero es curioso: Dios no tiene
dificultad para hacerse entender por los ninos, y los nifios no
tienen problemas para comprender a Dios. No por casualidad en el
Evangelio hay algunas palabras muy bonitas y fuertes de Jesus
sobre los “pequenos”. Este término “pequenos” se refiere a todas
las personas que dependen de la ayuda de los demaés, y en especial
a los nifios. Por ejemplo Jesus dice: «Te doy gracias, Padre, Sefor
del cielo y de la tierra, porque has escondido estas cosas a los
sabios y entendidos, y se las has revelado a los pequefios» (Mt 11,

34



25). Y dice también: «Cuidado con despreciar a uno de estos
pequefios, porque os digo que sus angeles estan viendo siempre
en los cielos el rostro de mi Padre celestial» (Mt 18, 10).

Por lo tanto, los niflos son en si mismos una riqueza para la
humanidad y también para la Iglesia, porque nos remiten
constantemente a la condicion necesaria para entrar en el reino de
Dios: la de no considerarnos autosuficientes, sino necesitados de
ayuda, amory perdon. Y todos necesitamos ayuda, amor y perdon.

Los nifios nos recuerdan otra cosa hermosa, nos recuerdan
que somos siempre hijos: incluso cuando se llega a la edad de
adulto, o anciano, también si se convierte en padre, si ocupa un
sitio de responsabilidad, por debajo de todo esto permanece la
identidad de hijo. Todos somos hijos. Y esto nos reconduce
siempre al hecho de que la vida no nos la hemos dado nosotros
mismos sino que la hemos recibido. El gran don de la vida es el
primer regalo que nos ha sido dado. A veces corremos el riesgo de
vivir olvidandonos de esto, como si fuésemos nosotros los duenos
de nuestra existencia y, en cambio, somos radicalmente
dependientes. En realidad, es motivo de gran alegria sentir que en
cada edad de la vida, en cada situaciéon, en cada condicién social,
somos y permanecemos hijos. Este es el principal mensaje que
nos dan los nifios con su presencia misma: s6lo con ella nos
recuerdan que todos nosotros y cada uno de nosotros somos hijos.

Y son numerosos los dones, muchas las riquezas que los ninos
traen a la humanidad. Recordaré s6lo algunos.

Portan su modo de ver la realidad, con una mirada confiada y
pura. El nifio tiene una confianza espontanea en el papa y en la
mama; y tiene una confianza natural en Dios, en Jesus, en la
Virgen. Al mismo tiempo, su mirada interior es pura, aiin no esta
contaminada por la malicia, la doblez, las “incrustaciones” de la
vida que endurecen el corazén. Sabemos que también los nifios
tienen el pecado original, sus egoismos, pero conservan una
pureza y una sencillez interior. Pero los nifios no son
diplomaéticos: dicen lo que sienten, dicen lo que ven,
directamente. Y muchas veces ponen en dificultad a los padres,
manifestando delante de otras personas: «Esto no me gusta
porque es feo». Pero los nifios dicen lo que ven, no son personas

35



dobles, no han cultivado atin esa ciencia de la doblez que nosotros
adultos lamentablemente hemos aprendido.

Los nifios —en su sencillez interior— llevan consigo, ademas,
la capacidad de recibir y dar ternura. Ternura es tener un corazén
“de carne” y no “de piedra”, como dice la Biblia (cf. Ez 36, 26). La
ternura es también poesia: es “sentir” las cosas y los
acontecimientos, no tratarlos como meros objetos, s6lo para
usarlos, porque sirven...

Los nifios tienen la capacidad de sonreir y de llorar. Algunos,
cuando los tomo para abrazarlos, sonrien; otros me ven vestido de
blanco y creen que soy el médico y que vengo a vacunarlos, y
lloran... pero espontaneamente. Los nifios son asi: sonrien y
lloran, dos cosas que en nosotros, los grandes, a menudo “se
bloquean”, ya no somos capaces... Muchas veces nuestra sonrisa
se convierte en una sonrisa de carton, algo sin vida, una sonrisa
que no es alegre, incluso una sonrisa artificial, de payaso. Los
ninos sonrien espontaneamente y lloran espontaneamente.
Depende siempre del corazon, y con frecuencia nuestro corazon se
bloquea y pierde esta capacidad de sonreir, de llorar. Entonces, los
ninos pueden ensefiarnos de nuevo a sonreir y a llorar. Pero,
nosotros mismos, tenemos que preguntarnos: d¢sonrio
espontdneamente, con naturalidad, con amor, o mi sonrisa es
artificial? ¢Todavia lloro o he perdido la capacidad de llorar? Dos
preguntas muy humanas que nos ensefian los nifios.

Por todos estos motivos Jesus invita a sus discipulos a “hacerse
como nifos”, porque «de los que son como ellos es el reino de
Dios» (cf. Mt 18, 3; Mc 10, 14).

Queridos hermanos y hermanas, los ninos traen vida, alegria,
esperanza, incluso complicaciones. Pero la vida es asi.
Ciertamente causan también preocupaciones y a veces muchos
problemas; pero es mejor una sociedad con estas preocupaciones
y estos problemas, que una sociedad triste y gris porque se quedo6
sin nifios. Y cuando vemos que el nimero de nacimientos de una
sociedad llega apenas al uno por ciento, podemos decir que esta
sociedad es triste, es gris, porque se ha quedado sin nifnos.

36



Audiencia general
8 de abril de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

En las catequesis sobre la familia completamos hoy la reflexién
sobre los ninos, que son el fruto méas bonito de la bendicion que el
Creador ha dado al hombre y a la mujer. Ya hemos hablado del
gran don que son los nifios, hoy tenemos que hablar
lamentablemente de las “historias de pasién” que viven muchos
de ellos.

Numerosos ninos desde el inicio son rechazados,
abandonados, les roban su infancia y su futuro. Alguno se atreve a
decir, casi para justificarse, que fue un error hacer que vinieran al
mundo. iEsto es vergonzoso! No descarguemos sobre los nifios
nuestras culpas, ipor favor! Los nifios nunca son “un error”. Su
hambre no es un error, como no lo es su pobreza, su fragilidad, su
abandono —tantos ninos abandonados en las calles; y no lo es
tampoco su ignorancia o su incapacidad—; son tantos los nifos
que no saben lo que es una escuela. Si acaso, estos son motivos
para amarlos méas, con mayor generosidad. ¢Qué hacemos con las
solemnes declaraciones de los derechos humanos o de los
derechos del nifio, si luego castigamos a los nifios por los errores
de los adultos?

Quienes tienen la tarea de gobernar, de educar, pero diria
todos los adultos, somos responsables de los nifios y de hacer cada
uno lo que puede para cambiar esta situacion. Me refiero a la
“pasion” de los nifos. Cada nifno marginado, abandonado, que
vive en la calle mendigando y con todo tipo de expedientes, sin
escuela, sin atenciones médicas, es un grito que se eleva a Dios y
que acusa al sistema que nosotros adultos hemos construido. Y,
lamentablemente, estos nifios son presa de los delincuentes, que
los explotan para vergonzosos traficos o comercios, o
adiestrandolos para la guerra y la violencia. Pero también en los
paises asi llamados ricos muchos nifos viven dramas que los
marcan de modo significativo, a causa de la crisis de la familia, de

37



los vacios educativos y de condiciones de vida a veces inhumanas.
En cada caso son infancias violadas en el cuerpo y en el alma.
iPero a ninguno de estos nifios los olvida el Padre que esta en los
cielos! iNinguna de sus lagrimas se pierde! Como tampoco se
pierde nuestra responsabilidad, la responsabilidad social de las
personas, de cada uno de nosotros, y de los paises.

En una ocasion Jesus reprendi6 a sus discipulos porque
alejaban a los nifios que los padres le llevaban para que los
bendijera. Es conmovedora la narracion evangélica: «Entonces le
presentaron unos niiios a Jesus para que les impusiera las manos
y orase, pero los discipulos los reganaban. Jesus dijo: “Dejadlos,
no impidais a los ninos acercarse a mi; de los que son como ellos
es el reino de los cielos”. Les impuso las manos y se march6 de
alli» (Mt 19, 13-15). Qué bonita esa confianza de los padres, y esa
respuesta de Jesus. iCuadnto quisiera que esta pagina se
convirtiera en la historia normal de todos los nifios! Es verdad que
gracias a Dios los nifios con graves dificultades encuentran con
mucha frecuencia padres extraordinarios, dispuestos a todo tipo
de sacrificios y a toda generosidad. iPero estos padres no deberian
ser dejados solos! Deberiamos acompanar su fatiga, pero también
ofrecerles momentos de alegria compartida y de alegria sin
preocupaciones, para que no se vean ocupados so6lo en la routine
terapéutica.

Cuando se trata de los ninos, en todo caso, no se deberian oir
esas formulas de defensa legal profesionales, como: «después de
todo, nosotros no somos una entidad de beneficencia»; o
también: «en su privacidad, cada uno es libre de hacer lo que
quiere»; o incluso: «lo sentimos, no podemos hacer nada». Estas
palabras no sirven cuando se trata de los nifios.

Con demasiada frecuencia caen sobre los nifios las
consecuencias de vidas desgastadas por un trabajo precario y mal
pagado, por horarios insostenibles, por transportes ineficientes...
Pero los nifios pagan también el precio de uniones inmaduras y de
separaciones irresponsables: ellos son las primeras victimas,
sufren los resultados de la cultura de los derechos subjetivos
agudizados, y se convierten luego en los hijos méas precoces. A
menudo absorben violencias que no son capaces de “digerir”, y

38



ante los ojos de los grandes se ven obligados a acostumbrarse a la
degradacion.

También en esta época nuestra, como en el pasado, la Iglesia
pone su maternidad al servicio de los nifios y de sus familias. A los
padres y a los hijos de este mundo nuestro les da la bendiciéon de
Dios, la ternura maternal, la reprension firme y la condena
determinada. Con los nifios no se juega.

Pensad lo que seria una sociedad que decidiese, una vez por
todas, establecer este principio: «Es verdad que no somos
perfectos y que cometemos muchos errores. Pero cuando se trata
de los ninos que vienen al mundo, ningan sacrificio de los adultos
sera considerado demasiado costoso o demasiado grande, con tal
de evitar que un niflo piense que es un error, que no vale nada y
que ha sido abandonado a las heridas de la vida y a la prepotencia
de los hombres». iQué bella seria una sociedad asi! Digo que a esta
sociedad mucho se le perdonaria de sus innumerables errores.
Mucho, de verdad.

El Sefior juzga nuestra vida escuchando lo que le refieren los
angeles de los ninos, angeles que «estan viendo siempre en los
cielos el rostro de mi Padre celestial» (cf. Mt 18, 10).
Preguntémonos siempre: équé le contaran a Dios de nosotros esos
angeles de los nifios?

Volver al indice

39



ORACION POR EL SINODO SOBRE
LA FAMILIA

Audiencia general
25 de marzo de 2015

Queridos hermanos y hermanas, ibuenos dias!

En nuestro camino de catequesis sobre la familia, hoy tenemos
una etapa un poco especial: serd una pausa de oracion.

El 25 de marzo en la Iglesia celebramos solemnemente la
Anunciacion, inicio del misterio de la Encarnacion. El arcangel
Gabriel visita a la humilde joven de Nazaret y le anuncia que
concebira y dara a luz al Hijo de Dios. Con este anuncio el Sefior
ilumina y fortalece la fe de Maria, como lo hara luego también con
su esposo José, para que Jesus pueda nacer en una familia
humana. Esto es muy hermoso: nos muestra en qué medida el
misterio de la Encarnacion, tal como Dios lo quiso, comprende no
sblo la concepcion en el seno de la madre, sino también la acogida
en una familia auténtica. Hoy quisiera contemplar con vosotros la
belleza de este vinculo, la belleza de esta condescendencia de Dios;
y podemos hacerlo rezando juntos el Avemaria, que en la primera
parte retoma precisamente las palabras del angel, las que dirigi6 a
la Virgen. Os invito a rezar juntos:

«Dios te salve, Maria, llena eres de gracia, el Senor es contigo.
Bendita T eres entre todas las mujeres, y bendito es el fruto de tu
vientre, Jesas. Santa Maria, Madre de Dios, ruega por nosotros
pecadores ahora y en la hora de nuestra muerte. Amén ».

Y ahora un segundo aspecto: el 25 de marzo, solemnidad de la
Anunciacion, en muchos paises se celebra la Jornada por la vida.
Por eso, hace veinte anos, san Juan Pablo II en esta fecha firmo¢ la
enciclica Evangelium vitae. Para recordar este aniversario hoy
estan presentes en la plaza muchos simpatizantes del Movimiento
por la vida. En la “Evangelium vitae” la familia ocupa un sitio
central, en cuanto que es el seno de la vida humana. La palabra de
mi venerado predecesor nos recuerda que la pareja humana ha

40



sido bendecida por Dios desde el principio para formar una
comunidad de amor y de vida, a la que se le confia la misién de la
procreacion. Los esposos cristianos, al celebrar el sacramento del
Matrimonio, se muestran disponibles para honrar esta bendicion,
con la gracia de Cristo, para toda la vida. La Iglesia, por su parte, se
compromete solemnemente a ocuparse de la familia que nace en
ella, como don de Dios para su vida misma, en las situaciones
buenas y malas: el vinculo entre Iglesia y familia es sagrado e
inviolable. La Iglesia, como madre, nunca abandona a la familia,
incluso cuando estd desanimada, herida y de muchos modos
mortificada. Ni siquiera cuando cae en el pecado, o cuando se aleja
de la Iglesia; siempre hara todo lo posible por tratar de atenderla y
sanarla, invitarla a la conversion y reconciliarla con el Senor.

Pues bien, si esta es la tarea, se ve claro cudnta oracién
necesita la Iglesia para ser capaz, en cada época, de llevar a cabo
esta mision. Una oracion llena de amor por la familia y por la vida.
Una oracion que sabe alegrarse con quien se alegra y sufrir con
quien sufre.

He aqui entonces lo que, juntamente con mis colaboradores,
hemos pensado proponer hoy: renovar la oracién por el Sinodo
de los obispos sobre la familia. Relanzamos este compromiso
hasta el proximo mes de octubre, cuando tendra lugar la Asamblea
sinodal ordinaria dedicada a la familia. Quisiera que esta oracion,
como todo el camino sinodal, esté animada por la compasion del
buen Pastor por su rebafio, especialmente por las personas y las
familias que por diversos motivos estdn «extenuadas vy
abandonadas, como ovejas que no tienen pastor» (Mt 9, 36). Asi,
sostenida y animada por la gracia de Dios, la Iglesia podra estar
aun mas comprometida, y aiin mas unida, en el testimonio de la
verdad del amor de Dios y de su misericordia por las familias del
mundo, ninguna excluida, tanto dentro como fuera del redil.

Os pido, por favor, que no falte vuestra oracion. Todos —Papa,
cardenales, obispos, sacerdotes, religiosos y religiosas, fieles
laicos—, todos estamos llamados a rezar por el Sinodo. Esto es lo
que se necesita, no de habladurias. Invito también a rezar a
quienes se sienten alejados, o que ya no estan acostumbrados a
hacerlo. Esta oracion por el Sinodo sobre la familia es para el bien

41



de todos. Sé que esta mafiana os han entregado una estampa, y
que la tenéis entre las manos. Os invito a conservarla y llevarla con
vosotros, para que en los proximos meses podais rezarla con
frecuencia, con santa insistencia, como nos lo pidi6 Jesus. Ahora
la recitamos juntos:
Jesus, Maria y José
en vosotros contemplamos
el esplendor del verdadero amor,
a vosotros, confiados, nos dirigimos.
Santa Familia de Nazaret,
haz también de nuestras familias
lugar de comunion y cenaculo de oracion,
auténticas escuelas del Evangelio
y pequenas Iglesias domésticas.
Santa Familia de Nazaret,
que nunca mas haya en las familias episodios
de violencia, de cerrazén y division;
que quien haya sido herido o escandalizado
sea pronto consolado y curado.
Santa Familia de Nazaret,
que el proximo Sinodo de los obispos
haga tomar conciencia a todos del caracter
sagrado e inviolable de la familia,
de su belleza en el proyecto de Dios.
Jesus, Maria y José,
escuchad, acoged nuestra stplica.
Amén.

Volver al indice

42



Compartir este libro...

Textos tomados de www.vatican.va
© Libreria Editrice Vaticana

Foto de cubierta
Jornada Mundial da Juventude (JMJ Rio 2013), Despedida Papa Francisco - Base
Aérea do Galedo. Foto: Ronaldo Correa

Oficina de Informacién
del Opus Dei, 2015

www.opusdei.org


mailto:?subject=http://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-familia.pdf
http://www.opusdei.org

	Índice
	Introducción
	1. Nazaret.
	2. Madre.
	3. Padre.
	4. Hijos.
	5. Hermanos.
	6. Ancianos.
	7. Niños.
	8. Oración por el Sínodo.
	Compartir…

